

# يادآورىدرساحَتِ تَجرُبه

imesمحمد یرویزی

دستيافتن به این امر مسیرگذشته را انتخاب کرده محمدحسين عماديا است. يشتكاري با توان یادآوری مثالزدني یا همان روش كارآزموده به اتَّكَابِي آثار «تذكار»، قابل تأملش بەنىت توانسته خود دستيافتن رادر فضاي تجسمي ايران به ابژههایی امروزی، به تثبيت و جاي ایک معنا او خالی چیزهایی برای تصاحب رادر ما پُرکند. حالا با اطمينان حجمهاي امروزیاش، مىتوان بە راه گذشته را آثارش اعتماد پیموده است. کرد. کارهای او آین پارادوکس توان ماندگاری وتضمين ابه زعم من نقطه<sup>ی</sup> اتکای احساسهایی راكه برآنكيخته ما برای درک «چیستی» آثار است را دارند؛ محمدحسين اینیعنی أعماد است. كارستان.

عماد برای

درنگاه نخست او ازگذشته می کوید چرا که مسیر گذشته به روی آثارش باز است، آنهاً نشانه های گستردهای از زمان سپریشده را در خود تلنبار كردة أند. هرآن چه تا به امروز عمّاد را با آن مي شناسيم مجسمه هایی ست از جنس چوبهای خَراش خورده در هیأت چیزهای کنگی که هم غريبه اند و هم آشنا. هیات آنها کآهی ما را تا دورهای دور میکشاند؛ یادآور دستساختههای کهن؛ در نتیجه می توانند به **احساسهای گمشده <sup>ی</sup> ما در** گذشته تجسم بخشند. با اینکه آثار درنسبت باكذشته خلق شده اند اما در آن جا نمی مانند. چگونه چنین رویکردی (*گذ*شته <sup>ی</sup> احضارشده) مسبب خلق اثر می شود یا به بیان دیگر تُذکار به چه شکلي مي تواند امري نو را در خُود بازآفريني كند؟ چنین اتفاقی وقتی حاصل می شود که «یادآوری» توان آنرا داشته باشد که از مرز تجربه های زیسته (خاطرات) بگذرد و در این کنکاش مازاد آن را بیرون بریزد؛

جاییکه تذكار توانايي به جنگ آوردن امكأنهاي بالقوهو تصاحب حوزههای درونماندگار کذشته را داشته باشد. روشنشدن این موضوع در کارهای او مىبايست به سازوكار خاطره و یادآوری ا بازگشت.

### گذشته از گذار خاطره؛

**↓** 

تجربياتودر كلكذشتهى ما،درمفهوم چیزی به نام ٔ «خاطرات» **درحافّظه** مالانهكرده است و ما به دلايل کوناکونی آنهارابه ياد مىآوريميا أنهادرما حاضرمىشوند. بهظاهر، صحبتكردن پیرامونمفهوم خاطرهبه دليلوجه شخصىبودنش كارىناممكن

یکی دیگراز کارکردهای خاطره

بهاین ترتیب شخصی بودن، درک

حسّ پٰیوستگی، سه کارکرد خاطره را

مفهوم فاصله وعمق، و در آخر

ایجاد پیوستگی است.

به نظرمی رسد، اتشکیل می دهند.»

چراکه به گفته ِ<sup>ی</sup> پل ریکور: بااين «خاطره اساساً فردی است و خاطره<sup>ی</sup> هرفردی با خاطره <sup>ی</sup> دیگری تفاوت پیشفرض، دارد. فیلسوفی مانند جان لاک، جرا خاطرات شخصي حتى هويت شخصى را از طريق مهمانديادر خاطره تبيين مىكند. خاطره <sup>ى</sup> يك چه سطحی وجدان رانمی توان به وجدان مىتوانند دیگری منتقل کردو به این معنا، **دستمایه<sup>ی</sup>کا**ر خاطره دارای سویهای شخصی هنری شوند. است. دلیل دوم برای اثبات شخصی بودن خاطره این است که مبتنيبر فقط خاطره مى تواند به ما احساس آنچه ريکور در گذشت زمان، فاصله<sup>ی</sup> زمانی، یابهتر صورتبندي بگویم، عمق رابدهد. خود يادآورد کارکرد ویژه<sup>ی</sup> خاطره، تنظیم یادها مىشود در بُعْد كُذْشته وكذْشته عسرى شده مى توان متوجه است، تا جایی که این یادها در این موضوع تاریکی فراموشی محومی شوند. شد: «خاطره

جمعی، نوشته هالبواكس، نویسنده و جامعهشناس فرانسوی، یاد میکندکه «بەرغم شخصىبودن خاطره، ما آن راباديكران تقسیم میکنیم. خاطرهای که به اشتراک كذاشته میشود، مقامي اجتماعي مىيابد.

جمعی،نتیجه<sup>ی</sup>

تبادل خاطرات

عينىشدن

فردی در

است.»

فضايي ويژه

او از کتاب خاطره<sup>ی</sup>

اگرمَن نوعي مىتوانم خاطراتم را بازگو کنم به این دلیل است که بازگوکردن یک عمل اجتماعي است؛ عملي اجتماعي كه درلحظه، خاطره<sup>ی</sup> یکی رابه خاطره دیگری متصل مىكندوچىزى راسبب مىشود که میتوان آن راتبادل خاطره ناميد... به لطف بازگوکردنشان، مىتوان گفت که حس هویتی که به خاطره <sup>ی</sup> شخصی تعلق دارد، قابل انتقال به نهادهای اجتماعي است؛ کویی برایمان به صورت جمعی ارخ میدهند.»

X

## گذشته از گذار یادآوری «تذکار»؛

نخست، باید میان تجدید

یادآوری تفاوت

خاطره و

ا قائل شد؛

آنچه مسلم است، در نسبت كذشته و خاطره، در کارهای محمدحسين عمادنميتوان وجوه شخصي خاطرات را بازشناخت؛ شاید بتوان حيزهاييرا احساس کرد اما نمي توان به آنهاتکیه کرد. در نتیجه حجمها چیزهای ادرخوری از كذشته بهمثابه خاطره را آشکار نمىكنند.

نەفقط اين، بلكە كُنِش

روایت گری، شکلی از یادآوری

است (این جا در قالب اشکال

تجسمي) اين امكان را فراهم

مے کند که به خاطراتمان معنا

یا بدانها شکل بدهیم یا در

پی فهم معانی آنها باشیم؛

به یک معنا، خاطره تا قبل از

روایتکردن، رویدادی است

که تجربه شده و در بیشتر مواقع

شاید اهمیت خودش را پس از

آن از دست بدهد؛ اما همینکه

آن را روایت میکنیم از اتفاق

سیریشده بیرون می آید و نتیجه آن نیز بستگی به شکل

روایت یا توقع ما از بازگشتن

به آن دارد. گاهی ما با آنها

تجديد خاطرميكنيم وكاهي

و در شکل حادش خاطرات

میخواهیم به یاد بیاوریم و حتی

گاهی برآنیم که به آنها بازگردیم،

توانایی آنرا دارند که در ما آوار

شوند... پیش فرض همه ی این ها

روایتکردنشان، و مهمتر از آن،

(در این جا در سطح کار هنری)

چگونهروایتکردن

همانگونه که لکان نشان داده است، «یادآوری» (recollection) (با تجدید) خاطره تفاوت دارد. از نگاه او یادآوری، بازسازی کردن است؛ حتى تا جايے كه در روانکاوی بالینی از منظر لکان، درمان به وسیله<sup>ی</sup> یادآوری، «بازسازی» (reconstitution) کامل تاریخچه<sup>ی</sup> سوژه است. این موضوع بیش از آنکه مسألهاي مربوط به دریادداشتن باشد، بازنویسی تاریخچه است؛ یعنی راهی برای پشتیبانی و سامان هویت از همیاشیده و بههمریخته<sup>ی</sup> بیمار. این صورت بندی لکان بسیار در بحث ما حائز اهمیت است: ما با یادآوری می توانیم هویت متلاشي خود را سروسامان دهيم؛ و هويت لزوماً مَن زیسته شده نیست، بلکه تمامی احساسهای سرکوبشده و لەشدە، ھمچنين بار تارىخى **ا آنها را نیز شامل می شود.** 

مفهوم كذشته بامكانيزم بيجيده بهيادآوردن حاضرمي شود؛ كذشتهى بهیادآمده در اینجا الزامأخاطرات نیست،یا دستكم خاطرات زيستهشده انیست؛ برای نزدیکشدن به میدان عمل «یادآوری» باید آن را به تراز مفهومي کشاند. در گام

یادآوری مىتوانددر تجسم، شکلی از (در جست وجوی زمان كذشته راحاضر كندكه بتوان به آن تکیه کرد، به بیان سادەتر روشى که گذشته را دستمايه<sup>ي</sup> خود قرار می دهدتا از آن به مفهوم دقيق كلمه «تجربه» بسازد. اینمسیر (ساختن تجربه) گاهی از دل خاطره مے گذرد؛ در یادآوری، خاطره مازادي فراتر از خودِ رویداد زيستەشدە رابازتوليد ميكند؛

انمونه<sup>ی</sup> ہے ہمتای آن را والتر چنین رویکردی كذشته از بنیامین، کار پروست می داند آنکه هرگز تكافتاده و ازدست فته که نه تجدید خيالي نيست، خاطره بلکه یادآوری است. راوی پروست جنون آسا بهیاد می آورد اعلامشده تا بتواند خاطره را به تجربه وبيشتر حمایتشده، بکشد؛ یا اینکه به تجربه<sup>ی</sup> خاطره حامل حقيقتي دست یابد. بنیامین در مقاله<sup>ی</sup> شكستنيو «تصویر یروست» می آورد: «چون یک اتفاق تجربه شده، اباارزش يعني **دستکم درنهایت در محدوده<sup>ی</sup>** تصويراست. این تصویر از تجربه قرار دارد. یک اتفاق **بافت گذشته**ی بهیادآوردهشده، آزاد و بدون بهیادآمده محدويت است، زيرا تنها كليد است، برای هرآن چه قبل از او ابیرون میزند. بنيامين يادآور و بعد از او آمدهاند؛ با اینهمه، مىشود: **به معنای دیگر، این خاطره است که این جا بایستگیهای دشوار** «پروست ایک زندگی را بافت و درهم تنیدگی را گسترش نه آنطور که مىدهد. وحدت و يكيارچگى بوده، بلکه متن تنها به دلیل آن طور که کسی (عمل ناب) Acyus purus تجربهاشكرده بهیادآوردن است....» در کار ایا در خاطرش یروست، بهیادآوردن برای مانده، توصیف **اگذشتن از مرزهای خاطره و** کرده است.» رسیدن به جنسی از رؤیا؛ همان تصویری که به گفته<sup>ی</sup> بینامین

از متن پروست بیرون میزند؛

اروزنهای به «امرنو».

این بدان معناست که خاطره در تراز مفهومیا*ش بیش از آنکه* بخواهد به اتفاق زيسته شده متکی باشد، اساساً به جوهره و شکل تجربه در رویداد وابسته است؛ همان حقیقتی که (نه با تجدید خاطره) که به واسطه<sup>ی</sup> توان یادآوری می تواند آن را از دل اتفاقها بيرون بكشد. اتفاق چنانکه بر من حادث شده (تجربه شده) نه سیری شده. تجربه به مفهوم هایدگری آن: «تجربه *کر*دن یک چیز ـ خواه شیئی باشد، یا انسانی، یا خدایے۔ بدین معناست که آن چیز برایمان رخ می دهد، دچارمان می کند، بر ما مستولی می شود، در خود غوطه ورمان میسازد و دگرگونمان میکند.» همین شکل مستولی شدن است که یادآوری را از مسیر خودآگاهی بیرون میکشد. در این جا خاطره در حکم میدانی برای تجربه ظاهر شده است؛ در این فرآیند، هرچه به عقب بازمے گردیم، به

سرچشمه نزدیک ترمی شویم؛

نه سرچشمه به مفهوم منبعی

درگذشته<sup>ی</sup> ناخودآگاهی حتا؛

ميكند:

بلکه همانگونه که آگامین اشاره

«سرچشمه، چیزی است که هنوز از روی دادن بازنایستاده است». یادآوری برای وقو ع امرنو. این جا «تذکار» گذشته را به سوژهای بدل کرده برای پیشرفتن در آینده؛ نه حاضركردن كذشته. به زعم من، مجسمه های محمدحسين عماد رابايد از این مسیر فهم کرد؛ خاطرهای که در یادآوری (در میان انبوهی بى رمق از حجمهاى عقيم مانده در فضای تجسمی) بخت آنرا داشته است که به تجربه بدل شود. این حجمها قبل از هرچیز تصویراند؛ تصاویری یکه که انرژیهای خود را آزاد می کنند و قابلیت آن را دارند که به آگاهی

#### XX\*

ما سرایت کنند.

<sup>.</sup> پل ریکور، نشریه <sup>ی</sup> گفتگو، شماره <sup>ی</sup> ۸، تابستان ۱۳۷۴.

مفهوم یادآوری (recollection) لکانی؛ فرهنگ مقدماتی اصطلاحات روانکاوی لکانی، دیلن اونز،

ترجمه که مهدی رفیع و مهدی پارسا، گام نو، ۱۳۸۶. ۳. بنیامین از؛ نشانهای برای رهایی، والتربنیامین، ترجمه ی

بابک احمدی، چاپ اول ویرایش دوم، نشر مرکز، ۱۳۹۸. ۴. آگامبن؛ (کودکی و تاریخ)، جورجو آگامبن،

ترجمه یویا ایمانی، نشر مرکز، ۱۳۹۰.

۵. تذکار (recollection)؛ یادآوری به مفهوم سنت یونانی آن که میگفتند معرفت چیزی به غیراز تذکار نیست.

نگاه کنید به کتاب؛ تکرار (جستاری در روان شناسی تجربی)، سورن کیرکگور، ترجمه ی صالح نجفی، ۱۳۹۶.



اين ويژهنامه، هَمراه با نَمايشِ هَفت اَدَّ (نُسخه مَحدود؛ ۱۳۹۴ تا ۱۳۹۹) محمدحسين عماد، مُنتَشِرشُده است.



Untitled
Wooden sculpture in a metal box
21.5 × 12 × 12.5 cm
9 × 9 × 9 cm wooden sculpture
12.5 × 12.5 × 12.5 cm metal box
Signed & numbered by the artist
Edition of 100
2015



Untitled
Wood & metal
9.5 × 8.5 × 8 cm
Signed & numbered by the artist
Edition of 50
2018



Untitled
Wood & aluminum
21 × 10 × 10 cm
Signed & numbered by the artist
Edition of 21
2019

Pair
Wood
25 × 25 × 25 cm each
Signed & numbered by the artist
Edition of 8
2018—2020





←
Untitled
Wood & plastic
31 × 6.5 × 6.5 cm
Signed & numbered by the artist
Edition of 50
2020



Untitled
Wood and aluminum
44.5 × 9.5 × 9.5 cm
Signed & numbered by the artist
Edition of 12
2020

← Inhale
 Wood, Fabric and tarpaulin
 14 × 14 × 10 cm
 Signed & numbered by the artist
 Edition of 50
 2018



memories into actual experience or to obtain the experience of the memory. In "Image of Proust", Benjamin writes: "An experienced event is finite-at any rate, confined to one sphere of experience; a remembered event is infinite, because it is only a key to everything that happened before and after it... Only the actus purus of recollection itself, not the author or the plot, constitutes the unity of the text. One may even say that the intermittence of author and plot is only the reverse of the continuum of memory, the pattern on the back side of the tapestry." To remember, as to transcend the borders of memory into dreaming, is the image one obtains by reading Proust: a window into The New. Such an approach is not only never isolated and imaginary, but it is even more pronounced and supported, and carries a fragile but valuable truth, that is the image, and this image is itself born out of the fabric of a recollected past.

> Benjamin reminds us that "...we are aware that Proust has described a life not as it was, but rather as experienced and remembered by one." Thus, on a conceptual level, memory is less reliant on the lived event and more dependent on the essence and form of the experience; the same truth that can bring things out of past events through the power of recollection, and not revisiting —the event as experienced by I. and not as merely proceeded. As Heidegger defines it, "...experiencing a thing, whether it be an object, a human, or a god, is when that thing happens to us, involves us, engulfs us, drowns us, and changes us." Here, memory is meant as a sphere for experience, and as we travel further into the past, we reach closer to the source. The source is not meant as a reference in the unconscious past, but as Agamben describes "the source is what still gives birth to events". Here, the recollection for the purpose of creating The New, makes the past a subject for walking into the future, and not merely summoning the bygone.

In my opinion, the sculptures of Mohammad-Hossein Emad have to be interpreted through this path: a memory becoming an experience through recollection, glowing in the midst of so many barren objects in the field of visual arts. Here, these objects are above everything, images; unique images that can set their energies free and become a manifestation of awareness.

properties of memory. Based on this, how are personal memories important and how can they be the subject matter of artistic work? As noted by Ricoeur in his arguments "...collective memory is the result of the realization of transfer of personal memories in a special domain." He refers to the book The Collective Memory by the French writer and sociologist Maurice Halbwachs: "...while memories are defined within the individual mind. human beings share them with each other, and a shared memory becomes social phenomena. If I am able to describe my memories, it is because talking about them is a social act, linking that memory to another and leading to something that we can call the transferring of memories... When retold, the identity linked to the personal memory can be transferred to social institutions, and they will appear as events experienced by all of us." Not only this, but narrating is also a form of remembering (here in the form of visual shapes), and provides us with the chance to give meaning to our memories, or try to interpret them. In a sense, before being retold, memories are mere experiences which may even lose any importance after they are done. But when retold, they a taken out of that very event, and become dependent on how we retell them and what we expect by their account. Sometimes, we merely revisit them and other times we seek to remember them. At times, indeed we want to return to them. All of these rely on our retelling, and more importantly on our manner of describing their account (here in the the form of artworks).

One thing is for sure: when looking at the work of Mohammad-Hossein Emad as retelling the past as memories, one cannot relate their personal and individual sense. One can feel things, but not things that could be relied on.

# The Past as Recollection in the Work of Mohammad-Hossein Emad

The concept of the past is intertwined with the complex mechanism of remembrance and recollection. The remembered past does not necessarily denote memories or lived memories. To move closer to the domain of the act of remembering, one must take this to a more conceptual level. One must begin by differentiating the act of revisiting memories and recollection, as Lacan argued "...recollection is different from revisiting." He believed recollection to be a form of reconstitution, to the extent that in Lacanian clinical psychology "therapy is done through remembering and complete reconstitution of the subject's history." This is more an issue of rewriting the history, rather than keeping something in memory, and as so "a way to support and organize the shattered identity of the patient". Lacan's formulation is key to our discussion. Through remembering, we can heal and reconstruct our shattered identity, and identity is not necessarily the lived life, but it also includes suppressed feelings and their historical weight. Sometimes, remembering can summon the past as a visual form that we can rely on, or to put it more simply, we can all that an "experience".

This path can pass through memory, or through recollection. Memories recreate an excess beyond the original lived experience, and the most unique example of this, as Walter Benjamin notes, is Proust's In Search of Lost Time, which he calls a recollection rather than a revisiting of memories. Proust's narrator frenetically remembers so as to bring

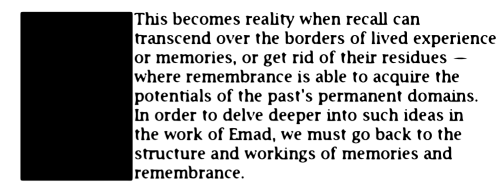
# Remembrance in the Domain of Experience

#### — MOHAMMAD PARVIZI

Following years of exemplary perseverance and relying on his contemplative works, Mohammad-Hossein Emad has established himself in the Iranian visual arts scene, and has indeed filled the absence of many things for us. One can now confidently believe in his work. His pieces guarantee the permanence of the feelings they have evoked, and this is an enormous undertaking.

To achieve this, Emad has chosen the path of the past. He uses his power to remind and recall to the intent of creating contemporary objects, and in fact, treads on the path of the past to obtain his present pieces. I believe this same paradox to be our guiding light in understanding the nature of Mohammad-Hossein Emad's work.

Emad talks about the past, and the path of the past is open to his pieces, as they have accumulated so many symbols of the past in themselves. All of what we have seen from Emad until now are sculptures shaped out of wood, presented as ambiguous objects that appear both familiar and strange. On instances, their forms take us to far times and places, and are reminiscent of ancient handmade things. As so, they can embody our long-lost feelings that belong to the past. Yet, while they were made with respect to the past, they do not remain there. How can such an approach (summoned past) lead to the creation of a work? In other words, how can recall generate a new being within itself?



# The Past as Memories in the Work of Mohammad-Hossein Emad

Our experiences, and in more general terms, our past, live as memories in our minds, and for different reasons, we remember either them or they signal their presence themselves. Discussing the concept of memory can appear impossible, since it denotes things that are deeply personal. As Paul Ricoeur writes, memories are essentially personal, and each individual's memories are different from another. A philosopher like John Locke would even go so far to determine individual identity based on memory. Memories of a consciousness cannot be transferred to another. and as so, memories have a personal quality to them. A second argument to prove memories are personal is to say that only memories convince us of the passage of time, its duration, and to put it more accurately, depth. The most specific function of memories is to organize past events, to the effect that they will eventually fade into the darkness of forgetting. Another function is to create continuity. As so, being constrained within the individual mind, understanding temporal distance and depth, and continuity are three

### Recollection

Creative & Art Director IMAN SAFAEI Text MOHAMMAD PARVIZI Assistant Director **NAZANIN AVANI** Artwork Documentation Photographers **MEHRAN DANAEI** Translator **ASHKAN ZAHRAEI** Graphic Design 009821 PROJECTS STUDIO Copy Editing KAAMAANOGHTEH Print and Production STUDIOTABL

Printed in 500 copies on extra white 140g/m² paper.

Special thanks to ASSAR ART GALLERY OMID TEHRANI MARYAM MAJD

This special edition has been published as part of an exhibition of seven pieces by Mohammad-Hossein Emad (limited editions; 2015—2020).

### $\Theta9821$ Limited Edition